
proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

70        artigos

>narrativas, rituais urba-
nos e o contexto social do 
olhar na virada do século 
XIX para o século XX

Resumo>

Este estudo, fruto da nossa tese de doutoramento – O 
aprendizado da cidade: limiares e poéticas do urbano 
(PIRES, 2014) –, discute as mutações ocorridas nas 
grandes cidades na virada do século XIX para o sécu-
lo XX; o cinema e as transformações engendradas pelas 
narrativas pré-cinematográficas, que já anunciavam o 
surgimento de rituais sociais e de uma escrita urbana 
voltados para o miúdo do cotidiano. Para tanto, apresen-
tamos o cenário de uma sociedade pré-cinematográfica 
desenhado pelas autoras Vanessa Schwartz e Margaret 
Cohen, que partem dos estudos de cultura e da nova his-
tória do cinema para analisar a experiência do olhar no 
cotidiano da cidade moderna. Tomamos como referência 
teórica os escritos de Walter Benjamin e os limiares que 
condensam o pensamento do filósofo em torno do surgi-
mento da grande urbe, da reprodutibilidade técnica da 
imagem e da centralidade do cinema na modernidade.

Palavras-chave> Modernidade. Cinema. W. Benja-
min. Narrativas urbanas. Cotidiano.

 Eloiza Gurgel Pires



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

71        artigos

>Narrativas, rituais urba-
nos e o contexto social do 
olhar na virada do século 
XIX para o século XX

Introdução: o meio urbano

A questão urbana tem sido tema constante na reflexão de pesquisadores e teóricos de diferentes 
campos. Historiadores, arquitetos, sociólogos, antropólogos e estudiosos da literatura têm se aventu-
rado a decifrar a trama labiríntica da cidade – espaço transitório e descontínuo de concentração de 
linguagens, escritas e leituras. Empreender um estudo em torno das questões urbanas impõe certo es-
forço em lidar com aspectos complexos e abrangentes, que ultrapassam as fronteiras disciplinares, nos 
entrelaçamentos de diferentes saberes, que reafirmam a abrangência das questões e da multiplicidade 
de abordagens que constituem as realidades urbanas.

Depois da Revolução Industrial acumularam-se avaliações e explicações sobre a vida nas grandes 
cidades e os efeitos de seu crescimento, elaboradas a partir de diversas áreas do conhecimento. Pelo 
menos desde finais do século XVIII, quando as aglomerações urbanas começam a adquirir dimensões 
ampliadas, principalmente na Europa. A grande cidade pode ser então pensada como a imagem alegó-
rica da modernidade, em seus aspectos de planejamento arquitetônico e urbanístico.

Nas cidades modernas os becos e ruelas medievais dão lugar às ruas amplas, com fachadas contí-
nuas, avenidas radiais interligadas por rotatórias, com iluminação urbana uniforme e um complexo e 
moderno sistema de esgoto. Nesses cenários foram criados os espaços coletivos, não mais delimitados 
por casarões ou palacetes, mas por edifícios laterais, que circunscrevem espaços vazios e abertos.

Isso ocorre, por exemplo, com a cidade de Paris que, até a metade do século XIX, limitava-se a um 
território não muito extenso, subdividido em pequenas regiões que dificilmente se comunicavam. A 
separação entre bairros ricos e pobres expandiu a periferia da cidade, além disso a distância entre a re-
sidência e o local de trabalho tornou necessária a criação de uma rede de transportes capaz de garantir 
a circulação regular entre uma zona da cidade e outra.

Com o alargamento dos espaços públicos há um trânsito de informações que marca as cidades 
nas formas de comunicação e de produção subjetiva. Nos espaços citadinos circula uma multidão de 
indivíduos provenientes das regiões mais diversas. Se por um lado essa heterogeneidade enriquece as 
relações sociais e culturais – apresentando-se como um campo bastante profícuo para as criações ar-
tísticas e literárias – por outro lado, ela leva ao individualismo e à ausência de laços comunitários. Há 
um fascínio e ao mesmo tempo um estupor diante do espaço urbano. Nos versos de Baudelaire (2007), 

Eloiza Gurgel Pires

> eloizagurgel@uol.com.br
Professora adjunta da Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

72        artigos

a metrópole é vista paradoxalmente como utopia e inferno. Observadores sociais, filantropos, literatos, 
filósofos sublinham situações contrastantes e tensões, estragos e aspectos degradantes, situações de 
risco e indesejáveis. Verifica-se que as tensões do processo de modernização transformaram não só os 
espaços urbanos, mas as experiências dos habitantes das cidades.

O imaginário dos sujeitos urbanos será afetado, sobretudo, pelas novas formas de adaptação a 
grande urbe e interação com os seus espaços: “[...] modernidade tem que ser entendida como um 
registro da experiência subjetiva fundamentalmente distinto, caracterizado pelos choques físicos e per-
ceptivos do ambiente urbano moderno” (SINGER, 2001, p. 116).

As condições de vida das sociedades modernas levam os indivíduos a protegerem-se a todo o 
momento dos choques1  referidos por Singer (2001). Há uma alteração da experiência pelo bombardeio 
de informações, luzes, imagens, sons; pela mecanização e divisão do trabalho industrial. Os gestos 
mecânicos dos operários das fábricas são reproduzidos entre os transeuntes das ruas, nas multidões da 
grande urbe. A produtividade intensificada do trabalho em razão das tecnologias exige dos trabalha-
dores uma eficiência que os leva à exaustão; eles são engrenagens das máquinas produtivas, repetindo 
os mesmos gestos nas linhas de montagem, instaurando o tempo do “sempre igual”.

Segundo Giddens (1991), em tempos nos quais o imperativo da eficiência produtiva é proemi-
nente, as referências socioculturais não mais orientam o cotidiano dos indivíduos, pois essa função 
foi delegada a um objeto cada vez mais frequente na sociedade burguesa e capitalista: o relógio, que 
disciplina a multidão com seu tempo mecânico, abstrato, tempo de produção e lucro. Na modernidade, 
a referência para se medir o tempo não é mais o ciclo natural da vida. O tempo passa, cada vez mais, a 
ser calculado com exatidão matemática. De acordo com as exigências do mercado, “tempo é dinheiro”. 
O “perder tempo”, sobretudo para os moralistas e protestantes, passa a ser visto como pecado. A difusão 
dos relógios a partir de l850 suscitou a ideia de pontualidade como virtude. A dependência do tem-
po matemático estendeu-se a todas as classes sociais; quem não se ajustava a esse ritmo enfrentava a 
hostilidade social e a ruína econômica. Nesse contexto, a disposição permanente do flâneur2 de “matar 
o tempo” representará um confronto direto com a lógica do sistema capitalista (D’ANGELO, 2006). 

O tempo mecânico torna a vivência do presente empobrecida de memória. Esta se esvai e, com 
ela, a capacidade de narrar a própria história. A condição urbana do sujeito moderno é marcada pela 
anulação do indivíduo, em uma engrenagem que o ultrapassa.

Para Benjamin (1996a), a primeira Grande Guerra consagrou o declínio da experiência e da nar-
ração. Os soldados que escaparam das trincheiras voltaram mudos. A barbárie produziu o silêncio 
aniquilador do sujeito. De acordo com o filósofo, os combatentes voltavam do campo de batalha “mais 
pobres em experiências comunicáveis, e não mais ricos” (BENJAMIN, 1996a, p. 115). Eles vivencia-
vam o inominável. Da mesma forma, as situações opressivas do meio urbano produzem esse silêncio 
lancinante.

1 Sobre o conceito de choque: “O fundamento psicológico sobre o qual se eleva o tipo das individualida-
des da cidade grande é a intensidade da vida nervosa” (SIMMEL, 2005. P.577). O sujeito moderno torna-
se, de acordo com Simmel, blasé, distanciado, anônimo. Este autor terá grande influência sobre Benjamin.
2 O flâneur é fruto da modernidade e da grande cidade no século XIX. Diferente do transeunte comum, ele 
surge assim como um observador ambulante, indivíduo desenraizado que se locomove através dos novos es-
paços urbanos, tecnologias e imagens; deambula pela cidade e se perde na massa anônima da turba, obser-
vando os passantes e, incessantemente, produzindo relatos, sejam eles literários, imagéticos ou filosóficos. Em 
seus estudos sobre Baudelaire e a modernidade, Benjamin mostra como esse caminhante urbano faz da rua a 
sua morada, perambulando, sem se entreter com as preocupações que envolvem a esfera produtiva capitalista. 
Em um tempo desacelerado sua caminhada é contemplativa, ociosa. Esta personagem é uma figura emblemá-
tica, sua existência oferecerá elementos fundamentais para a compreensão da história social do século XIX.



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

73        artigos

3 Em O narrador, ensaio escrito entre 1928 e 1936, encomendado pela revista Orientet Occident, além da obra de 
Nikolai Leskov, Benjamin se ocupará  de outros temas na construção de sua teoria da narração. O texto mostra 
como o espaço social da narração e a tradição por ele constituída estão em vias de extinção.

Como matéria prima da narração, a experiência (Erfahrung) é o próprio processo de constituição 
do sujeito nos modos como ele tece a sua história.  Essa tessitura forma uma trama com os vínculos 
comunicativos, alimentando-se do universo simbólico e mítico partilhado na convivência com outros 
sujeitos, como também das linguagens e de suas codificações. Guardiões da memória, os ritos coti-
dianos confirmam, atualizam e reforçam o caráter social da experiência compartilhada, narrada, e dos 
seus códigos culturais. Por isso a tradição é fundamental nas relações comunicativas, em especial nos 
momentos traumáticos de estranhamento e transição, como os que Benjamin descreve ao final da pri-
meira Grande Guerra. São momentos nos quais os vínculos precisam ser criados e/ou reforçados, ou 
nos quais a imprescindível capacidade de narrar a própria história estará ameaçada.

Todavia, muito mais que lamentar o declínio da capacidade narrativa como uma tradição em vias 
de desaparecimento, em O Narrador3, Benjamin (1996b) chama atenção para a atualidade da experiên-
cia narrativa como condição da historicidade  do ser humano. Na literatura de Leskov, como nos contos 
de fada e nos provérbios, e também nas parábolas de Kafka, sobreviveram elementos de uma narração 
no sentido tradicional. No entanto, é preciso reconhecer que com os novos modos de produtividade 
na sociedade moderna surgem outras possibilidades narrativas, evidenciando o fato de que a faculdade 
humana de narrar é um construto histórico que se modifica com as metamorfoses da percepção.

Por “modernidade”, referimo-nos não tanto a um período histórico delimitado, mas a uma nova 
configuração da experiência – decorrente, sobretudo, das mudanças nos modos de produção e pela 
transformação na vida diária; pela expansão do capitalismo e pelos avanços técnicos: as tecnologias de 
meios de transporte e comunicação, o crescimento do trafego urbano, as mercadorias produzidas em 
massa.

 Nesse contexto, o surgimento de novos hábitos nos espaços do cotidiano define o caráter social 
dos modos de compartilhar as experiências no meio urbano. Esse caráter socializador já está presente 
na linguagem e nos códigos comuns, mas serão os novos rituais que desempenharão um papel central 
no estabelecimento e no fortalecimento do caráter gregário da urbe. Destacamos a importância da 
reprodutibilidade técnica das imagens e o surgimento dos espaços que antecederam as primeiras salas 
de cinema. Vale lembrar que a experiência social do olhar marcou profundamente o século XIX. De 
acordo com Debord (1997), essa experiência, no século XX, será atravessada sobretudo pela crescente 
espetacularização dos acontecimentos, cada vez mais presente nas sociedades. O espetáculo pode ser 
observado no cotidiano das pessoas, no espaço midiático e na política. O autor de Sociedade do espe-
táculo nos diz que uma das características das sociedades modernas é a capacidade substituir imagens 
reais por simulacros, em um processo de manipulação da realidade pelas mídias de massa, de forma a 
transformar a vida em um espetáculo, no qual os valores do capitalismo são reafirmados, mobilizando 
um contingente cada vez maior de espectadores.

Porém, além da contundente crítica formulada nessa obra (DEBORD, 1997), interessa-nos com-
preender a imagem técnica, e a própria espetacularização da realidade como porta, ou interface, que dá 
acesso a todos os outros elementos que constituem o conglomerado intertextual do cotidiano urbano. 
No entanto, concordamos com Machado, quando este autor considera a imagem técnica como o re-
curso disponível para que possamos, já que não temos outros meios para isso, “[...] botar para fora as 
imagens do nosso cinema interior” (MACHADO, 2005, p. 227).



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

74        artigos

Na tentativa de compreender esse cinema expandido, Benjamin pensou historicamente a evolução 
tecnológica e as novas formas de produção no início do século XX, relacionando a técnica às transfor-
mações do sensorium dos modos da percepção e da experiência social. Todavia, mais do que simples-
mente apontar para o alcance das mudanças tecnológicas, demográficas e econômicas do capitalismo 
avançado, ele enfatizou - como também fizeram autores como Simmel (2005) e Kracaeur (2009) –  os 
modos pelos quais essas mudanças transformaram a estrutura da experiência no mundo moderno: 
um mundo essencialmente urbano. Benjamin privilegiou a experiência do olhar sobre a cidade, uma 
experiência estética de ver/ler o espaço urbano estabelecendo relações entre o cotidiano e as invenções 
técnicas.

O início do século XX configurou-se como um momento extraordinariamente fértil e turbu-
lento. “A Era da Catástrofe foi a da tela grande do cinema” (HOBSBAWN, 2008, p. 192). Segundo 
o historiador, o homem moderno não teria sido o que foi (e/ou é) se não tivesse entrado em contato 
com as imagens em movimento. As novas formas de produção e a centralidade do cinema no século 
XX – como tecnologia e indústria do entretenimento – estão intrinsecamente relacionadas. De acordo 
com Benjamin, a reprodutibilidade técnica da imagem não só mudou os nossos modos de expressão e 
comunicação, como criou também novos ritos e outros modos de percepção do tempo e da realidade 
no dia a dia.

Benjamin e o cinema

A arte é pensada, no contexto das novas condições produtivas, como um componente decisivo 
nas mutações da experiência urbana do sujeito moderno. Benjamin (1996c) inicia seu ensaio sobre a 
reprodutibilidade técnica afirmando que a obra de arte sempre foi reprodutível: os gregos, por exemplo, 
reproduziam moedas por meio da fundição e do relevo por pressão, trabalhavam o bronze e o barro 
cozido. A gravura em madeira foi a técnica utilizada para reproduzir o desenho pela primeira vez, antes 
da imprensa multiplicar a escrita. A Idade Média conheceu a xilogravura, gravura em metal e água-
forte. No início do século XIX, a litografia permitiu às artes gráficas comercializar e ampliar para um 
público mais diversificado produções que ilustravam a vida cotidiana, tornando-se íntima colaboradora 
da imprensa. Proliferaram-se os cartazes, as revistas e os jornais ilustrados. 

Mas foi com o advento da fotografia, afirma Benjamin, que pela primeira vez no processo de re-
produção da imagem a mão foi liberada das responsabilidades artísticas mais importantes, que então 
caberiam ao olho. O olho capta as imagens mais depressa do que a mão desenha. Isso acelerou de tal 
forma a reprodutibilidade das imagens que estas começaram a situar-se no mesmo patamar que a 
palavra oral. O autor relaciona este acontecimento ao surgimento do cinema: “Se o jornal ilustrado 
estava contido virtualmente na litografia, o cinema falado estava contido virtualmente na fotografia” 
(BENJAMIN, 1996c, p.167).

Benjamin enfatiza que a reprodutibilidade técnica da obra de arte e a arte cinematográfica se re-
percutem mutuamente. Fruto do sensorium das massas e da experiência que vive o passante nas ruas da 
grande cidade, o cinema aproximou o sujeito moderno das coisas, de acordo com o filósofo, retirando 
dos objetos sua embalagem, destituindo-os de sua aura4. Do mesmo modo, as novas matrizes culturais 
e artísticas das vanguardas históricas do início do século, como os novos modelos de sensibilidade esté-
tica, estão intrinsecamente ligados aos processos de declínio da aura das produções tradicionais. Nesse 
sentido, o cinema deu visibilidade a experiências culturais outras, que não eram regidas pelos cânones 
da arte tradicional, nem eram apreciadas pelos seus adeptos.

4 Na medida em que a reprodutibilidade técnica da imagem substitui a existência única das obras de arte pela sua 
existência em massa, a arte aproxima-se de um número cada vez maior de espectadores. Isso atualiza o objeto



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

75        artigos

O cinema reuniu variadas modalidades de espetáculos da cultura popular: o circo, a magia, a feira 
de atrações, o carnaval, etc. Com o advento do capitalismo e as ideologias protestantes, as imagens 
fílmicas provenientes dessas formas de espetáculo –  ditas “baixas” ou “vulgares” – foram confinadas em 
guetos próximos aos cordões industriais das grandes cidades, misturadas à prostituição e à margina-
lidade. O cinematógrafo tomou força, nos seus primeiros anos, em um mundo paralelo ao da cultura 
oficial (MACHADO, 2005, p.77-78). Os filmes eram exibidos como curiosidades e como atrações nos 
museus de cera, nos palácios de eletricidade, nas casas inglesas de espetáculo (as music-halls), nos café-
concerts franceses e mesmo nos vaudevilles ou smoking concerts, nos Estados Unidos. O cinema desse 
período não deriva tanto das formas artísticas eruditas dos séculos XVIII e XIX como as do teatro, 
da ópera ou da literatura, derivava, principalmente, das formas populares que tiveram origem na idade 
média: as gags de comicidade popular, os contos de fadas, ou a pornografia. Pode-se tomar como exem-
plo a iconografia de Méliès e o seu célebre Viagem à lua (1902), filme do qual participavam acrobatas 
do Folies Berère, cantoras de vaudeville e dançarinas do Théâtre Du Châtelet. 

Diferente do ilusionismo de Méliès, Louis Lumière realizou seus primeiros filmes – como em  A 
chegada do trem à estação (1895) – registrando pessoas em situações familiares (operários saindo das 
fábricas; cenas do cotidiano nas ruas), em ambientes naturais. Este método de trabalho criou uma 
imagem descentrada, que não podia ser apreendida de forma total, imediata. Como descreve Da-Rin 
(2006, p.34), as aparências do cotidiano eram reproduzidas com surpreendente realismo, em uma es-
pécie de magia do ar livre. 

A primeira demonstração do cinematógrafo de Lumière foi datada de 28 de dezembro de 1895 
– acontecimento associado por muitos pesquisadores ao nascimento histórico do cinema. Posterior-
mente foram realizadas sessões pagas no Salon Indien do Grand Café, direcionadas para um público 
ávido por novidades, que se sentia inebriado por aquelas imagens que se constituíam como uma magia 
do real. O método de Lumière remete às projeções da lanterna mágica5, que há tempos eram utilizadas 
para ilustrar palestras de viajantes, professores de geografia, de ciências naturais e da então nascente 
etnologia.  A lanterna mágica assemelhava-se à forma moderna do projetor de slides.

Durante séculos esta técnica esteve associada à fantasmagoria e à magia; no século XIX, quando 
foram aperfeiçoadas as condições para a projeção de fotografias, transformou-se em um instrumento 
pedagógico. No mesmo ano em que o cinematógrafo Lumière foi inaugurado, a Liga de Ensino distri-
buía por toda a França 477 lanternas (GAUTHIER, 1984, p.32).

Ao dedicar-se a experiências de observação e registro do real executados de forma sistemática e 
com a câmera oculta, Lumière perseguiu uma trajetória técnico-científica que era marcada, no final do 
século XIX, pela exaltação dos progressos técnicos e pelo cientificismo moderno. No entanto, esse ci-
nema que se filiava às pesquisas do movimento e ao registro da realidade coexistia com outros cinemas 
que eram profundamente marcados por outras formas culturais como o teatro popular, a imprensa, as 
histórias em quadrinhos e as palestras com a lanterna mágica.

reproduzido. Com efeito, a aura é a expressão da singularidade, é a aparição única de uma imagem distante, por 
mais perto que ela esteja. No contexto moderno da reprodutibilidade técnica das imagens, as obras de arte per-
dem seu caráter aurático e ganham um valor de uso social.
5 Instrumento de diversão e também de pesquisa, atendeu a propósitos tanto de laboratórios de conhecimento 
científico como de feiras de entretenimento popular. Sua forma era a de uma caixa com fonte de luz artificial 
(inicialmente, lâmpada a óleo; depois, luz elétrica) e um espelho côncavo no fundo, que projetava sobre uma 
superfície (parede ou tela), através de um sistema de lentes, imagens seqüenciais pintadas em cores transparentes 
ou impressas fotograficamente sobre lâminas de vidro. A lanterna mágica é criada em 1645 pelo alemão Athana-
sius Kirchner. A descrição feita deste aparelho pelo matemático, astrônomo e físico Christian Huygens em 1659 é 
considerada hoje como a base da lanterna mágica moderna do século XIX. A invenção de Kirchner consistia em 
uma caixa cilíndrica iluminada a vela, que projetava as imagens desenhadas em uma lâmina de vidro.



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

76        artigos

Muitos autores questionam a espetacularização da realidade pelos meios audiovisuais – a exem-
plo das abordagens da Teoria Crítica e dos demais estudos dos expoentes da Escola de Frankfurt 
(Horkheimer, Pollock, Löwenthal, Adorno, Benjamin, Marcuse, Habermas). Com divergências e con-
vergências entre si, no exercício do raciocínio dialético e da complexidade analítica, essas perspectivas 
vislumbram como campo de pesquisa os meios de comunicação de massa, e reconhecem no cinema 
as apropriações de uma indústria cultural, analisando-as a partir das contradições fundamentais da 
moderna sociedade capitalista.

Diferente dos seus amigos frankfurtianos Adorno e Horkheimer6 - que possuíam uma crença 
excessiva no potencial da chamada “alta cultura” e olhavam o cinema como arte menor –  Benjamin 
volta-se para as novas formas de produção e para a centralidade do cinema no século XX, ressaltando 
a importância das imagens em movimento nas sociedades modernas. Sob esse prisma, ir ao cinema 
não pressupõe apenas uma disponibilidade para se deixar sugestionar pela impressão de realidade, mas 
uma forma de se relacionar com essa realidade. Assim, o espectador é co-responsável pelo que vê. Se 
nas narrativas tradicionais o ouvinte se deixava gravar pelo narrado, e também o narrador deixava suas 
marcas na narrativa, a exemplo da “mão do oleiro na argila do vaso” (BENJAMIN, 1996b, p.205), o 
espectador de cinema espia o outro em uma tela audiovisual, e o seu corpo se projeta imaginariamente 
na trama, passando a vivenciar o filme como se fosse sujeito dele. Esse mergulho na tela coloca o indi-
víduo como um agente importante na construção da narrativa fílmica, na medida em que ele – como 
em rituais miméticos da infância – recupera a dimensão mágica da linguagem, atribuindo significação 
à experiência do olhar, que é também uma experiência histórica; materializa-se teatralmente, é matéria 
imaginária e ficcional da existência. 

Nos filmes de ficção, ou mesmo nas compilações de imagens etnográficas, ou naqueles filmes que 
possuem a pretensão de mostrar a “realidade como ela é”, (como uma duplicação do real), existe uma 
lacuna, ocupada pelo olhar do espectador. Nas palavras de Machado: “há sempre alguém a mais na 
cena de um filme. Alguém que eventualmente sabe mais que as personagens, às vezes também menos, 
mas de qualquer forma alguém que não é necessariamente um protagonista explicitado na ação” (2007, 
p.10). O olhar desse “alguém” subsidia um outro olhar que, por sua vez, determina o ângulo, a distância, 
a duração das cenas, das tomadas. Aqui, o conceito bakhtiniano7 de “polifonia” que designa um jogo de 
falas pode ser ampliado, já que mais do que falas, no cinema temos um jogo de olhares – como sugere 
Machado – uma “polivisão”, ou uma segunda oralidade que fala visualmente, instaurada pelas lingua-
gens audiovisuais.

No cinema, como no sonho, nos vemos diante dos acontecimentos, somos vidência. Esse “alguém” 
que dá a ver (e ouvir) o filme, em vários aspectos, associa-se às questões da psicanálise em torno do 
sujeito do inconsciente. Cinema e psicanálise são rigorosamente contemporâneos. Enquanto Freud 
(1996) publica com Breuer os Estudos sobre a Histeria, em 1895, os irmãos Lumière fazem as primeiras 
apresentações públicas de seu cinematógrafo. Freud jamais se ocupou dessa nova arte, apesar de conce-
der lugar privilegiado em sua obra, às analogias entre aparelhos óticos e o aparelho psíquico.

6 HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor. A Indústria cultural: o esclarecimento como mistificação das mas-
sas. in: Dialética do esclarecimento/ fragmentos filosóficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed. 1985.
7 BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Rio de Janeiro: Ed.ForcnseUniversitària, 1981.



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

77        artigos

Nesse sentido, ao se referir, em seu ensaio sobre a reprodutibilidade técnica, a um “inconscien-
te óptico” instaurado pelas novas tecnologias da visão, Benjamin reconhece o advento da fotografia 
e a linguagem cinematográfica como expressões privilegiadas das mutações da percepção do sujeito 
moderno. O interesse do filósofo pela psicanálise e pelos escritos de Freud está expresso em algumas 
passagens do seu ensaio, como: “A câmara leva-nos ao inconsciente óptico, tal como a psicanálise ao 
inconsciente das pulsões” (BENJAMIN, 1996c, p.189). Benjamin toma a psicanálise como referencial 
para pensar os processos gerados pelas imagens técnicas, reconhecendo na fotografia e no cinema a 
capacidade de registro de aspectos da realidade que não cabem na óptica natural, e que revelam algo 
oculto à visão (o movimento de um homem que caminha, em cada fração de segundo de seu caminhar, 
como na obra de Muybridge, um dos grandes precursores do cinema). 

De acordo com Benjamin “a natureza que se dirige à câmara não é a mesma que se dirige ao 
olhar”, pois, “o espaço em que o homem age conscientemente é substituído por outro em que sua ação 
é inconsciente” (1996c, p.189). Em outras palavras, o aparato técnico do cinema, e os inúmeros recur-
sos da câmera – suas imersões, interrupções, isolamentos, miniaturizações, bem como a ampliação e o 
retardador na fotografia – não funcionam apenas como meios de exposição de elementos conhecidos 
da realidade, como queriam os realizadores dos primeiros filmes etnográficos, mas, sobretudo, como 
meios de revelação de estruturas inteiramente novas da realidade. 

Desse modo, o cinema se impôs como território do imaginário, repercutindo profundamente no 
espírito do ser humano oprimido pela positividade dos sistemas, das máquinas e das técnicas, nas pa-
lavras de Benjamin:

Na modernidade descobre-se o território pantanoso do inconsciente que, de acordo com Benja-
min, irrompe nas telas cinematográficas na forma de um “inconsciente ótico”. Nesse território limiar 
revelam-se os entrelaçamentos do onírico com o real, “roçando aos poucos o cotidiano com suas fím-
brias prismáticas” (BENJAMIN, 1984, p.33). Ao fazer emergir o sonho no âmago da realidade (tida 
como vigília), as imagens cinematográficas interpelam o sujeito do olhar. O cinema, enquanto meio de 
massa, apropria-se das fantasias e dos sonhos individuais; onde a literatura e as artes plásticas convo-
cam um olhar singular, único, o cinema propõe a miragem do compartilhamento do olhar, o que faz 
Benjamin afirmar: 

Uma das funções sociais mais importantes do cinema, segundo Benjamin, é a de criar um equilí-
brio entre o sujeito moderno e o aparelho. Não apenas no modo como o indivíduo se representa diante 
das câmeras, mas como ele mostra o mundo a partir desse aparelho – como ele se recria em constela-
ções de sonhos e conta as suas histórias. 

Nossos cafés e nossas ruas, nossos escritórios e nossos quartos alugados, nossas estações e nos-
sas fábricas pareciam aprisionar-nos inapelavelmente. Veio então o cinema, que fez explodir 
esse universo carcerário com a dinamite dos seus décimos de segundo, permitindo-nos empre-
ender viagens aventurosas entre as ruínas arremessadas à distância (1996c, p.189). 

O cinema introduziu uma brecha na velha verdade de Heráclito segundo a qual o mundo dos 
homens acordados é comum, o dos que dormem é privado. E o fez menos pela descrição do 
mundo onírico que pela criação de personagens do sonho coletivo, como o camondongo Mi-
ckey (1996c, p.190). 



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

78        artigos

Benjamin, já nas primeiras décadas do século XX, pensou astutamente as imagens fílmicas sem 
dissociá-las dos seus modos de produção, compreendendo o mundo material e técnico no qual elas são 
produzidas, também como um mundo de coisas sonhadas. Benjamin apresenta a história do sujeito 
moderno a partir das suas expressões oníricas. As galerias, as passagens parisienses, como o cinema, 
são transfigurações do sonho coletivo, nem sempre consciente da sua própria história. Na verdade, os 
sonhos benjaminianos revelam o confronto inadiável com o estado de vigília (BRETAS, 2008). O 
filósofo rejeitou o pensamento segundo o qual haveria incompatibilidade entre a razão vigilante dos fi-
lósofos e a percepção onírica dos artistas. Desse modo, a constelação do sonho benjaminiana aproxima 
dialeticamente essas distintas realidades.  Benjamin valoriza a imagem como construção de um para-
digma estético, e a imagem técnica como uma possibilidade de pensar a realidade a partir do sonho. 

Afinal, o que é uma imagem, senão o próprio enigma da visibilidade, zona limiar situada entre os 
sonhos coletivos e individuais, uma interface entre homem e mundo, entre o real e o imaginário? No 
que concerne à imagem fílmica, a narrativa e os modos de recepção são inseparáveis.  Essa imagem 
é sempre incompleta, seu sentido vai depender do olhar do espectador, e da capacidade dos aparatos 
técnicos de penetrar nas coisas como um observador invisível.

Benjamin evoca o cinema como o novo narrador crítico, desenvolvendo conexões entre a collage – a 
montagem surrealista na literatura e nas artes plásticas – e a montagem cinematográfica. Em ambos 
os procedimentos, a justaposição dos fragmentos visuais isolados produz uma escolha epistemológica: 
o conhecimento é pensado de modo não linear; como uma paisagem urbana, não a partir de um lugar 
fixo, mas movendo-se em um fluxo de imagens; uma constelação de ideias. Nesse sentido, pode-se 
dizer, conforme Canevacci, que “A montagem é o pensamento abstrato da metrópole” (2004, p.109).

A cidade enquanto texto a ser decifrado é um jogo aberto à complexidade. A hipertextualidade 
do contexto urbano – como foi observado por Bolle (2000) ao referir-se à escrita benjaminiana – se 
constrói em um processo relacional: nas narrativas das suas imagens, cartazes, outdoors, monumentos, 
textos que murmuram outros textos, que são lidos em relação a outros, engendrando uma realidade 
sempre móvel, re-inventada pelas atividades caminhantes dos citadinos. Nessa perspectiva, podemos 
dizer que a linguagem cinematográfica constituiu-se como uma grafia eminentemente urbana. E, na 
modernidade, a urbe não é apenas cenário, mas também personagem de muitas narrativas. 

A experiência cinematográfica relacionou-se ao advento do capitalismo e às novas invenções da 
sociedade industrial, aos resultados das pesquisas com os aparelhos de reprodução e captação de ima-
gens em movimento que eram apresentados ao lado de outras máquinas elétricas e invenções mecâ-
nicas, nas feiras industriais, nas exposições universais e salões de novidades. Mas, ela está, sobretudo, 
intrinsecamente relacionada à representação da história e do desejo de olhar que tanto marcou a cultu-
ra parisiense fin-de-siècle. Esse “desejo de olhar” vai do puro voyerismo às experimentações da arte; das 
novas representações da história às investigações científicas.

O nascimento histórico do cinema pode ser datado (em 28 de dezembro de 1895 aconteceu a fa-
mosa sessão dos irmãos Lumière no Salon Indien do Grand Café em Paris), mas não o sonho de algo 
que poderia ter dado nascimento ao cinema, e é essa combinação de historicidade e ausência de história 
o que caracteriza aquilo que hoje conhecemos como cinema. 



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

79        artigos

Narrativas pré-cinematográficas

O cinema, como o conhecemos hoje, não foi uma ruptura radical, nem foi percebido como uma 
completa novidade por seus contemporâneos. Tampouco o surgimento do cinema pode ser explicado 
meramente como resultado da evolução tecnológica dos tempos modernos. Ao contrário, ele está inse-
rido em uma cultura mais ampla da qual incorporou muitos elementos que já podiam ser encontrados 
em diversos aspectos da chamada vida moderna.

Essa inserção cultural pode ser verificada a partir de pesquisas como as que foram realizadas por 
Schwartz e Cohen, que partem dos estudos de cultura e da nova história do cinema para analisar a 
experiência do olhar no cotidiano da cidade moderna, fazendo emergir outra percepção entre cinema 
e cultura, ou entre cotidiano e invenções técnicas. Às autoras interessa discutir a cidade em exposição, 
os modos de ver cultivados por práticas e atividades culturais na modernidade. Em suas pesquisas, o 
necrotério de Paris, os museus de cera e os panoramas, são experiências que, como observa Schwartz 
(2004), descrevem o olhar novo do espectador pré-cinematográfico. 

A grande cidade é o espaço em que são tecidos os mitos, os rituais profanos e as fantasmagorias 
da modernidade. Nos estudos de Schwartz (2004), o necrotério de Paris, no fim do século XIX, carac-
teriza-se como um lugar de peregrinação, onde o desejo de olhar é alimentado por um ritual no qual 
realidade e sonho se fundem. Ali, a morte é fetichizada e torna-se objeto de consumo pela mídia. A 
salle d’ exposition era uma atração mórbida que fazia parte de curiosidades catalogadas, coisas para ver 
em Paris. Quando os jornais noticiavam um crime, um grande número de curiosos ia ao necrotério; 
um acontecimento provavelmente instigado pelas histórias detetivescas da época (como, por exemplo, 
os contos de Edgar A. Poe).

Esta sala de exposição apresentava duas filas de cadáveres em suas lajes de mármore, exibidas 
atrás de uma enorme janela de vidro com cortinas que se abriam quando o público chegava para ver 
o espetáculo (como no cinema ou no teatro). Vários grupos se reuniam para contemplar essa exibição:

Os visitantes faziam filas para entrar. Em uma época em que surgia uma grande quantidade de en-
tretenimentos, comerciais e privados, o necrotério era aberto à visitação pública. Mas como instituição 
municipal, seu objetivo era o de servir como depósito para o morto anônimo cuja identidade pudesse 
ser reconhecida na exibição pública. No entanto, a identificação dos corpos transformou-se em voyeris-
mo público,  ou, de acordo com Schwartz, uma espécie de “flânerie a serviço do estado” (2004, p.340). 
A autora assinala ainda que a grande maioria dos visitantes não ia ao necrotério para reconhecer um 
cadáver, mas, apenas para olhar. Nas palavras de Clovis Pierre, o arquiteto do necrotério, os visitantes 
iam para “exercitar suas retinas na janela” (PIERRE apud SCHWARTZ, 2004, p.340).  

Os mortos eram colocados em exposição e descritos com sensacionalismo pela imprensa. Essa 
realidade espetacularizada alimentava as narrativas populares do folhetim – um importante gênero de 
narrativa urbana que está relacionado às crônicas literárias. Estas se configuram, na concepção de críti-
cos como Antelo (2010), também como um enquadramento dos cenários urbanos, (como a janela a que 
se referiu Pierre) através da qual o público assistia o espetáculo da cidade, seus mortos, seus indigentes.

Um grande público socialmente diverso ia ao necrotério. A multidão era composta de ‘homens, 
mulheres e crianças’, de trabalhadores e trabalhadoras, petitsrentiers, flâneurs e senhoras. Na 
verdade, o local era tão freqüentado que vendedores lotavam a calçada do lado de fora, venden-
do laranjas, doces e pedaços de coco (SCHWARTZ, 2004, p.338).



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

80        artigos

O necrotério era um auxiliar visual da imprensa, uma versão do folhetim publicado nos jornais. 
Considerado um “teatro do crime”, figurava freqüentemente nas reportagens e nas narrativas populares 
recheadas de crimes sensacionais, acidentes horríveis e mortes. Emile Zola teria comentado que era 
“um show acessível a todos” (ZOLA apud WOLGENSINGER, 1989). Mas, embora os jornais te-
nham encorajado as visitas à salle d’exposition, o show espetacular na janela ia além da simples exibição 
dos cadáveres em lajes. Havia a preocupação em apresentar para o público uma espécie de jogo de cena 
que restituísse ao morto uma história – história essa que era construída a partir da imaginação dos 
espectadores, os sujeitos do olhar, ou melhor, os sujeitos do desejo de olhar. 

Em 1886 o Le Jornail Ilustré exibia a Enfant de laruedu Veit-Bois, uma menina de quatro anos 
encontrada morta em um vão de escada da rue duVeit-Bois. Na época os jornais noticiaram que o 
necrotério atraía “uma multidão considerável” – cerca de 50 mil – para ver o cadáver da menina: “O 
corpo, trajando um vestido, foi colocado na salle d’exposition, ‘em uma cadeira de veludo coberta por um 
pano vermelho que salientava ainda mais a palidez da pequena morta’” (SCHWARTZ, 2004, p.341). 
A cada noite o cadáver era amarrado à cadeira de veludo e tudo era colocado no refrigerador. Quando 
o corpo entrou em estado de decomposição os médicos decidiram fazer a autópsia; nesse dia, noticiava 
o Le Petit journal(3 ago. 1886) que a multidão se amontoou para “ter a decepção de não ver a criança 
exibida em sua cadeirinha”.

Diante desse ritual de carnavalização da morte, fica evidente a atração do público por uma reali-
dade mediada, orquestrada, teatralizada. O artifício cênico da salle d’exposition remete-nos às analogias 
benjaminianas entre a sensibilidade barroca e moderna. O Trauerspiel (drama barroco), como explica 
Ortega y Gasset, é um jogo cênico que interdita o determinismo do destino, da morte. De acordo 
com o autor: “Trauer significa tristeza, luto; enquanto Spielé jogo, espetáculo. Isto é, literalmente, o 
Trauerspiel é uma representação melancólica e encena, como diz Benjamin, peças ‘para enlutados’” 
(1991, p.51). De acordo com Benjamin (2004), a alegoria barroca ressurge na modernidade. Nessa 
perspectiva, a imagem da criança sentada em uma cadeira coberta por um pano vermelho ressaltando 
sua palidez na sala de exposição, pode ser interpretada como uma alegoria da morte e, como tal, ao 
indicar atributos da menina enquanto viva, é também memória; reconstrução da vida – no contexto 
de uma realidade espetacularizada em que, o afã de mostrar a vida como ela é, termina por criar um 
quadro de natureza morta. Essa imagem dialética que reúne, num lampejo, o passado e o presente, a 
vida e a morte, é explorada insistentemente pela imprensa sensacionalista.

As imagens da criança e da multidão são exibidas no jornal como uma narrativa ilustrada – ou, 
segundo Schwartz (2004), um tipo de romance ilustrado em capítulos: a cena se abre com o edifício da 
rue duVeit-Bois. Dois homens descobrem o cadáver. A multidão do lado de fora do necrotério ocupa o 
centro da página, e a sala de exposição cobre a parte debaixo da página. 

Depreende-se desse espetáculo fúnebre que ao racionalismo cientificista instaurado no século 
XIX escapa algo que as imagens do cotidiano põem à mostra, nas ações dramáticas, e nas metáforas 
encenadas. Ali, o cadáver possui uma significação especial: ele restitui ao imaginário urbano, pelo sen-
timento de finitude, aquilo que a ideia de progresso expropriou do sujeito moderno: as suas memórias, 
as suas histórias. De acordo com Bolle, “todos os procedimentos alegóricos levam à imagem do cadá-
ver” (2000, p.132). Na metrópole moderna, a sociedade é um espetáculo de si mesma, ela se refaz em 
alegorias vislumbradas através do véu das massas urbanas. Nas palavras de Baudelaire, uma “imensa 
procissão de papa-defuntos”:



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

81        artigos

Para Baudelaire o sepultado é o sujeito transcendental da consciência histórica. Nas palavras de 
Bolle, “A mentalidade do homem moderno é apresentada como a de um morto vivo” (2000, p.132). 
Os procedimentos alegóricos das narrativas urbanas recuperam a história, a temporalidade, a morte:

A alegoria, enquanto tradução de um mundo violento e sem sentido – como o foi na idade barroca 
e da maneira como ressurge na modernidade, é destruição e reconstrução, irrompe num “tempo de 
homens partidos” (ANDRADE, 2009, p152).

O necrotério de Paris foi fechado para o público em 1907, ano considerado por muitos historia-
dores do cinema como um divisor de águas, quando na França surgiram inúmeras salas de exibição de 
filmes. Ao que parece, o público mudou “da salle d’ exposition para a salle du cinema” (SCHWARTZ, 
2004, p.343).

Como o necrotério, o museu de cera atraía (e ainda hoje atrai) milhares de pessoas. A imprensa 
associou a criação desse ao já popular necrotério. Mas também havia certa noção de que o museu seria 
o aprimoramento do jornal, satisfazendo o interesse do público pelos fatos diários, como um “jornal 
vivo”. Ainda segundo Schwartz, os críticos da época comentavam a verossimilhança do museu, 

O museu mimetizava a narrativa jornalística dispondo os quadros lado a lado com histórias apa-
rentemente desconexas. 

Os cenários criados com as personagens de cera deflagravam mininarrativas que mostravam não 
só episódios vividos por celebridades, mas também momentos da vida cotidiana de pessoas comuns. O 
museu apresentava vários making off das cenas cotidianas da cidade, como por exemplo trabalhadores 
na construção da torre Eiffel. Desse modo, o voyerismo dos flâneurs era estendido aos visitantes. O 
movimento dos espectadores foi incorporado à exposição desses quadros tridimensionais e, assim, o 
realismo inscrito em forma de narrativa familiar, a exemplo do folhetim, apresentava-se em uma suces-
são de imagens congeladas e postas em movimento pelo andar do espectador.  Essas imagens teriam 
inspirado Ferdinand Zecca, um dos primeiros cineastas da Pathé, com o quadro apresentado no Musée 
Grévin: L’Histoire d’um Crime.

O terno negro e a sobre casaca não têm apenas sua beleza política, como expressão da igualdade 
universal, têm também uma beleza poética, como expressão de um estado de ânimo público, 
representado por uma infindável procissão de papa-defuntos: papa-defuntos políticos, papa-
defuntos eróticos, papa-defuntos burgueses. Todos nós temos sempre um enterro pela frente 
(BAUDELAIRE apud BOLLE, 2000, p.132). 

O despedaçamento, a dispersão e o acúmulo de fragmentos, o primado de coisas e adereços 
sobre pessoas e personagens, a ênfase na decadência e na caducidade, e a representação da 
violência culminando na ostentação do cadáver – podem ser aproximados da estética da mo-
dernidade (BOLLE, 2000, p.126).

denominando-o uma crônica em ação, é um jornal animado. Muito embora os tableax não se 
movessem – os tableax são quadros que se apresentam como imobilização de uma cena envol-
vendo personagens ou tipos sociais (SCHWARTZ, 2004, p.345). 



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

82        artigos

O vínculo entre o espetáculo e a narrativa, e a organização dos quadros em cenários, são elemen-
tos associados ao início do cinema. Do mesmo modo, aproxima-se da experiência cinematográfica a 
pintura dos panoramas, que pretendia materializar visualmente um mundo que formava uma narrativa 
popular familiar: o mundo real que se encontrava representado na imprensa parisiense. Surgem, assim, 
intertextualidades, formas outras de contar os episódios da vida cotidiana a partir da capacidade dos 
espectadores de fazer conexões entre os espetáculos que viram e as narrativas familiares da imprensa 
que já conheciam. De acordo com Schwartz, “Como o museu de cera, o sucesso do panorama estava 
no olho e na mente do expectador; o realismo não era meramente evocação tecnológica” (2004, p.355). 
Ou seja, ao apropriar-se do aparato técnico, o público processa as imagens, atribuindo a elas diferentes 
significações a partir da sua experiência enquanto leitor da cidade. Nesse sentido, podemos afirmar 
ainda que essa experiência, em tempos pré-cinematográficos, já estava intrinsecamente relacionada ao 
que Benjamin (1996c) denominou de “inconsciente ótico”.

Gêneros cotidianos

Em suas pesquisas sobre a cultura moderna, Cohen (2004) denominou “gêneros cotidianos” as co-
leções de esquetes descritivos da vida parisiense e seus hábitos, inaugurados por Paris, ou Livre descen-
t-et-un (1831), publicação que Benjamin chamou de “literatura panorâmica”, a exemplo das pinturas 
dos panoramas encontrados nas galerias e passagens parisienses. Conforme discute Peixoto (2004), o 
panorama - pan (tudo) + orama (vista) –, derivado da invenção das lanternas mágicas, concretizava o 
ideário máximo da época: obter a visão total, o olhar panorâmico. Os textos desse gênero procuravam 
representar o presente pela justaposição de descrições da vida cotidiana parisiense e de litogravuras que 
ilustravam essas descrições. Como nos museus de cera, a estrutura narrativa dos textos buscava repre-
sentar uma versão já familiar da realidade – a realidade na qual a vida era capturada pelo movimento.

O gênero literário panorâmico vincula-se às inovações tecnológicas que permitiram a consolida-
ção da imprensa de massa; ou seja: trata-se de um gênero de curta duração, situado entre o ensaio e o 
romance realista. Os textos panorâmicos revelam um modo narrativo constituído de micronarrativas 
que não apresentam relação de continuidade entre um enredo e outro. A narrativa concentra-se em um 
tema e no ponto de vista de um único narrador. Como assinala Cohen (2004), a micronarrativa é um 
indicativo das ambições científicas desses textos, pois a brevidade é um dos princípios do modo enci-
clopédico de narrar: um modo que concentra o máximo de conhecimento em um mínimo de tempo. 
Na introdução de Le livre descent-et-um, Ladvocat refere-se ao seu texto como “um tipo de enciclo-
pédia de ideias contemporâneas” (1831, v.1, p.VI), anunciando, assim, um projeto epistemológico que 
estava aliado às ciências sociais nascentes.

A variedade de autores que escreve os textos panorâmicos gera uma diversidade de narrativas que 
vai desde a descrição detalhada do dono de mercearia por um narrador objetivo, até o enredo ficcional 
sobre uma dama da alta sociedade. Essa ampla gama inclui ainda o olhar do flâneur que passeia pela 
cidade. Do mesmo modo, os primeiros curtas-metragens compreendem uma extensa gama de temas 
relacionados ao cotidiano. Segundo Cohen, os textos panorâmicos lançam o leitor em uma zona de 
ambiguidade epistemológica; também os filmes de Lumière como os de Meliès fazem exatamente isso, 
embora o tenham feito de maneiras bastante diferentes. Mas em ambos os cineastas há um certo des-
lumbramento face aos acontecimentos da vida urbana: as chegadas de comboio, as saídas das fábricas, 
as tomadas de vista de Picadilly Circus ou as regatas de Henley. As areias da praia de Brighton, as vistas 
ferroviárias do porto de Liverpool ou o Alasca de Robert Bonine traduzem o fascínio sugerido pelo 
imprevisto espectáculo dos lugares do dia-a-dia.



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

83        artigos

Nos gêneros cotidianos, a heterogeneidade é, segundo Cohen (2004), uma transgressão categórica 
que pode ocorrer entre diferentes micronarrativas ou na estrutura interna das narrativas (o texto pa-
norâmico, como os primeiros filmes, assemelha-se ao álbum, à compilação de imagens). Para Certeau 
(2004), essa heterogeneidade permite uma abertura potencialmente criativa em meio à repetição e ao 
hábito do cotidiano. A justaposição de elementos é para o autor uma forma de reconfigurar a realidade 
e construir um conhecimento, o “conhecimento da práxis”, irredutível à teoria, e inseparável do mo-
mento em que ocorre, abalando as hierarquias estabelecidas pelo pensamento científico. 

O texto panorâmico não descreve a cidade do alto. Ele desce para vivenciar os interstícios da me-
trópole. Nesse sentido, a experiência de vagar pela cidade é para Certeau a busca pelo que é “próprio”, 
mas ao mesmo tempo, uma arena em que o “próprio” é inamovível, é o espaço:

Para Certeau o espaço é um lugar praticado, e as práticas espaciais são ações narrativas que se refe-
rem ao espaço. Nesse sentido, as estruturas narrativas dos gêneros cotidianos, das imagens espetaculares, 
do necrotério ou do museu de cera, podem ser pensadas como decodificadoras do espaço – e, portanto, 
meios que permitem ler a cidade como um texto urbano. Enquanto o lugar corresponde à coerência 
entre a função e o uso, tendendo ao sentido mais estrito do normativo, o espaço é o lugar subvertido 
por componentes que suscitam a incoerência e o imprevisível: “A rua geometricamente definida por 
um urbanismo é transformada em espaço pelos pedestres” (CERTEAU, 2004, p.202). A leitura é o 
espaço produzido pela prática de um lugar construído por um texto. Assim, a cidade enquanto texto 
é um espaço a ser explorado, ou como prefere Certeau, um lugar a ser praticado. Trata-se de em um 
processo no qual não é possível aprisionar o que se vê, pois a cidade está no caminhante, e o caminhante 
está na cidade (PIRES, 2014). 

Não é por acaso que as atividades do espectador pré-cinematográfico implicaram na mobilidade 
de grandes grupos de pessoas em torno das performances e narrativas urbanas. A flânerie está relacio-
nada à nova imprensa de grande tiragem, que funcionou como um resumo impresso do olho errante 
do flâneur. Nesse sentido, a flânerie revela-se como prática cultural das grandes cidades que, além de 
identificar as origens do olhar cinematográfico, aponta para o nascimento do público, lembrando que “é 
necessariamente na multidão que se encontra o espectador cinematográfico” (Schwartz, 2004, p.357).

Algumas considerações

A cidade como escrita. A escrita da cidade.  Calvino (2009) nos faz lembrar que as cidades não 
contam o seu passado, elas o contêm como as linhas da mão, escrito no traçado das ruas, das casas, dos 
templos, das praças e das escolas. Dessa forma, a urbe abre-se a diferentes leituras a partir de sua dis-
posição cartográfica, dos agentes produtores do espaço e de sociabilidades, das segregações dos sujeitos 
e de outros temas possíveis. Assim, as histórias do meio urbano são tecidas nas formas como a cidade 
se conta a si mesma. Isto é, nos modos como os sujeitos significam as suas experiências, e como eles as 
traduzem. 

Andar é a ausência de um lugar. É o processo indefinido de estar ausente procurando por algo 
próprio. Passear sem rumo definido, que multiplica e congrega a cidade, faz desse ato uma 
imensa experiência social de perda do lugar – experiência essa, com efeito, que se erode em 
incontáveis e brevíssimas deportações (deslocamentos e locais de passeio) compensados pelas 
relações e cruzamentos entre esses êxodos, que formam entrelaçamentos, criando um tecido 
urbano, e sendo colocados sob o signo do que, em última análise, deveria ser um lugar, mas é 
apenas um nome, a cidade (CERTEAU, 2004, p.183). 



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

84        artigos

A cidade apresenta-se como um palimpsesto, espaço de produção de narrativas e de imagens.  Seu 
texto é tecido pelas conexões entre o fato e a imaginação: pelo fragmentário, o descontínuo, no limiar 
das diferenças, das grafias polifônicas e polissêmicas. O espaço urbano se configura como uma paisa-
gem inevitável, povoada por diversas inteligibilidades e experiências que não se reduzem às políticas de 
controle, mas acentuam uma sociabilidade inteiramente perpassada pelo imaginário, pelo simbólico, 
pelo imaterial, exprimindo-se de forma lúdica ou onírica.

No cinema e nas narrativas pré-cinematográficas, o urbano é pensado como condensação simbó-
lico-material e como cenário mutante, em rituais profanos que se renovam constantemente em busca 
de significação. Nessa procura, tornar legível a escrita da cidade é festejá-la, torná-la poetizável, dizível, 
nos espaços de errância do seu deciframento.



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

85        artigos

Referências

ANDRADE, Carlos Drummond de. Nova reunião: 23 

livros de poesia – volume 1. Rio de Janeiro: BestBolso, 

2009.

ANTELO, Raul. Introdução. In: RIO, João do. A alma en-

cantadora das ruas. São Paulo: Martin Clare, 2010.

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. 

Rio de Janeiro: Ed.ForenseUniversitària, 1981.

BAUDELAIRE, Charles. As flores do mal. São Paulo: Mar-

tin Claret, 2007.

BENJAMIN, Walter. Experiência e pobreza. In: Obras 

escolhidas: Magia e técnica, arte e política. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1996a.

________. O narrador. In: Obras escolhidas: Magia e 

técnica, arte e política. São Paulo: Editora Brasiliense, 

1996b.

________. A obra de arte na era da sua reprodutibilidade 

técnica. In: Obras escolhidas: Magia e técnica, arte e 

política. São Paulo: Editora Brasiliense, 1996c. 

________. Haxixe. São Paulo: Editora Brasiliense, 1984.

________.Origem do drama barroco alemão.Edição, 

apresentação e tradução de João Barrento. Lisboa: As-

sírio &Alvim, 2004.

BOLLE, Willi. Fisiognomia da metrópole moderna: rep-

resentação da história em Walter Benjamin. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2000.

BRETAS, Alexia. A constelação do sonho em Walter Ben-

jamin. São Paulo: Humanitas, 2008.

CALVINO, Italo. Cidades invisíveis. São Paulo: Compan-

hia das Letras, 2009.

CANEVACCI, Massimo. A cidade polifônica: um ensaio 

sobre a antropologia da comunicação urbana. São Pau-

lo: Studio Nobel, 2004.

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. artes 

de fazer. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2004.

COHEN, Margaret. A literatura panorâmica e a invenção 

dos gêneros cotidianos. In: CHARNEY, Leo ; SCHWARTZ, 

Wanessa. O cinema e a invenção da vida moderna. São 

Paulo : Cosac & Naify, 2004.

D’ANGELO, Martha. Arte, política e educação em Walter 

Benjamin. São Paulo: Edições Loyola, 2006.

DA-RIN, Silvio. Espelho partido: tradição e transforma-

ção do documentário. Rio de Janeiro: Azougue Editorial, 

2006.

FREUD, S. Estudos sobre a histeria. Rio de Janeiro: Ima-

go. (Edição Standard Brasileira das Obras Psicológicas 

Completas de Sigmund Freud), 1996.

GAUTHIER, Guy. Le documentairenarratif: documentaire 

/ fiction. In: ODIN, 1984.

GIDDENS, Anthony. As conseqüências da modernida-

de. Tradução de Raul Fiker. - São Paulo: Editora UNESP, 

1991. -(Biblioteca básica)

HOBSBAWM, Eric. Era dos extremos: o breve século XX. 

1914 – 1991. São Paulo: Companhia das Letras, 2008.

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor. A Indústria cul-

tural: o esclarecimento como mistificação das massas. 

in: Dialética do esclarecimento/ fragmentos filosóficos. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed. 1985.

LADVOCAT.An public, Le libraire-editeur. In: Paris, ou Le 

livre descent-et-um. 1831, v1, p.VI.

ORTEGA Y GASSET, José. A idéia de teatro. São Paulo: 

Perspectiva, 1991.

PEIXOTO, Nelson Brissac. Paisagens Urbanas. São Paulo: 

Editora SENAC, 2004.



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

86        artigos

SCHWARTZ, Wanessa.  O espectador cinematográfico 

antes do aparato do cinema : o gosto do público pela 

realidade na Paris fim-de século. In: CHARNEY, Leo ; 

SCHWARTZ, Wanessa. O cinema e a invenção da vida 

moderna. São Paulo : Cosac & Naify, 2004.

DEBORD, Guy (1997). A Sociedade do Espetáculo. Rio 

de Janeiro: Contraponto.

MACHADO, Arlindo. Pré-cinemas & pós-cinemas. 

Campinas, SP: Papirus, 2005.

____________.  O sujeito na tela: modos de enunciação 

no cinema e no ciberespaço. São Paulo: Paulus, 2007.

PEIXOTO, Nelson Brissac. Paisagens Urbanas. São Paulo: 

Editora SENAC, 2004.

PIRES, Eloiza Gurgel. O aprendizado da cidade: limiares 

e poéticas do urbano. São Paulo: Annablume, 2014.

SINGER, Ben. Modernidade, hiperestímulo e o ini-

cio do sensacionalismo popular. In: CHARNEY, Leo; 

SCHWARTZ, Vanessa. (Orgs.). O Cinema e a Invenção 

da Vida Moderna. São Paulo: Cosac &Naify, 2004.  

SIMMEL, Georg. As grandes cidades e a vida do espírito 

(1903). Mana, Rio de Janeiro , v. 11, n. 2, Oct.  2005, 

p. 577-591

KRACAUER, Siegfried. O ornamento da massa: ensaios.

Trad. Carlos Edu - ardo J. Machado e Marlene Holzhau 

- sen. São Paulo: Cosac Naify, 2009.

WOLGENSINGER, Jacques. L’Histoireà la une: La grande 

aventure de lapresse. Paris: DecouvertsGallimard, 1989.

Filmes

Viagem à lua. Direção: Georges Méliès. Roteiro: Georg-

es Meliès (Baseado na obra homônima de Julio Verne 

e em Os Primeiros Homens na Lua, de H. G. Wells). El-

enco: Georges Méliès, BleuetteBernon, Henri Delannoy, 

Jules-Eugene Legris, Vitor André, Brunnet, Jeanne D’Alcy.

Ano:1902. Duração 14 min Nacionalidade: França.

A chegada do trem à estação.  Filme francês de 1895, 

gravado por Louis Lumière e por Auguste Lumière.  50 

segundos.

Jornais

Le JornailIlustré. Paris, ago. 1886.

Le Petit journal.Paris, 3 ago. 1886.

>Recebido para avaliação em 21 de março de 2017.

Aprovado para publicação em 06 de junho de 2017.



proa - revista de antropologia e arte | campinas | n.7 | v.1 | p. 70 - 87 | jan-jun | 2017

87        artigos

ABSTRACT: 

This study discusses the changes that have occurred in 

the big cities in the late nineteenth century to the twentieth 

century; cinema and the changes engendered by pre-

cinematic narratives that already had ways to capture the 

city in motion, heralding the emergence of social rituals 

and urban writing facing everyday life.To do so, we present 

the scenario of a pre-cinematographic society designed 

by the authors Vanessa Schwartz and Margaret Cohen, 

who depart from studies of culture and the new history of 

cinema to analyze the experience of the gaze in the daily 

life of the modern city. We take as theoretical reference 

the writings of Walter Benjamin and the thresholds that 

condense the thought of the philosopher around the 

emergence of the great city, the technical reproducibility 

of the image and the centrality of cinema in modernity.

KEY-WORDS:

Modernity. Cinema. W. Benjamin. Urban narratives.

Social rituals of everyday life.


